
1 

Русская Православная Церковь Царской Империи 
Послание от Державного Патриарха Зосимы 

Скрижали Нового Завета.  Часть 1 
 

Господи, благослови!  
 Аз всегда скорблю и молюсь Богу о том, что не успеваю ответить на ваши 
многочисленные вопросы. Посему наш Отец Небесный по Своей Милости повелел мне 
Духом Святым делать записи в виде вопросов и ответов духовных для вашего окормления 
и спасения во Христе Иисусе. А называться сие будет «Скрижали Нового Завета».  
Вопрос 1: Что есть «Скрижали Нового Завета»? Как это понять? 
Ответ: Это Учение Иисуса Христа с толкованием Святых Отцов Церкви. 
 
Вопрос 2: Кто такой Духовный отец? Как это понять? 
Ответ: Это пастырь, который по благословению Духа Святаго несет вместе с чадом Крест 
его. Таковых людей Сам Бог Отец окормляет через духовника.  
 
Вопрос 3: Как понять «нести Крест»? Что это означает? 
Ответ: Понимание сему глубоко духовное. Посему отвечу отчасти. Наш Спаситель за 
грехи людей нес на распятие Крест Тяжелый, дабы на Кресте распять наши страсти 
греховные, тем самым искупил нас от клятвы греха, от проклятия греховного. Посему 
крещеный человек в подобии Христу несет на себе тяжести Креста своего, тяжести 
греховного своего состояния. Это дар от Бога - быть человеку судиму за свои грехи еще 
здесь на Земле, дабы быть прощенным и помилованным от Бога после смерти. Бог есть 
Справедливый Судия, посему за грехи все равно накажет. Разница в том, что Своих детей 
Господь наказывает еще здесь на земле, подавая периодически утешение от Духа Святаго, 
а после смерти - вечное спасение во Христе. Но тем, кто отвергает Иисуса Христа, таковые 
будут осуждены и после смерти. Их участь страшная – быть в аду вместе с бесами. Тяжесть 
Креста в том, что Бог периодами судит человека за его проступки плохие. И если человек 
покорится суду Божию, то таковой ощутит и благость Креста, то есть ощутит духовно в 
Благодати спасение во Христе еще здесь на Земле. Посему крест и тяжелый, и 
благодатный. Крест возвещает и суд Божий, и спасение во Христе.  
 
Вопрос 4: Каким образом духовник несет крест с чадом?  
Ответ: Господь ложит на сердце духовнику тягость греховного состояния чада, и 
духовник мучается столько, сколько Бог пожелает. Чем смиреннее, не осуждая, несет эти 
тяготы наставник, тем больше имеет от Бога власти в молитве за чадо. Духовник вместе с 
чадом в этих муках умоляют Творца о помиловании. После приходит Благодать и утешает, 
и очищает, миротворит и с Богом примиряет. Человек даже и не подозревает, сколько 
боли сердечной несет наставник духовный за человека. Это тайна. Сие окормление от 
Бога, и оно Дивное, оно на расстоянии возвещает, в каком положении находится чадо, и 
это не скрыть. Совместное несение креста и утешение Духа настолько сильно роднит 
духовника с чадом, что после Бога и Богоматери это бывает самый дорогой человек для 
тебя. Вот почему молитвы духовника имеют власть от Бога помогать в самых страшных 
ситуациях жизни. И чем больше тяжести несет духовник за человека, тем сильнее его 
молитва. 



2 

 
 Вопрос 5: Какой духовник более угоден Богу? 
Ответ: Тот, который по любви к Богу и людям несет тяготы греховные чад своих, как 
собственные. Сие весьма угодно Богу. 
 
Вопрос 6: Духовник всегда ли побиваемый теми же грехами, как и чадо его? 
Ответ: Никак нет. Справедливый и Человеколюбивый Господь попускает духовнику 
терпеть само наказание за грех, и чадо даже не подозревает, какое наказание бывает за 
тот или иной грех. Таким образом, Господь сохраняет сердце духовника от сочетания со 
грехом, от его осквернения, от его нечистоты. Чадо пленится страстями и уязвляется, и 
оскверняется при сочетании со страстью, а духовник терпит положенное за это 
наказание, тем самым сохраняется от соблазна.  
 
Вопрос 7: Какие признаки чистоты сердечной? 
Ответ: Сердце очищается посредством Духа Святаго. Чувство чистоты бывает различно, 
то есть имеет разные плоды Духа. Иное чувство от всепрощения от Бога. В этот момент 
душа разрыдается пред Богом и после покаяния чувствует глубокий мир, тишину 
помыслов, успокоение, радость о спасении. Сон у такого человека мирный и тихий. Бывает 
от посещения Духа Святаго сердце расширяется и блаженствует. О чистоте можно говорить 
много, но лучше пусть скажут те, кто достиг сего, а я лишь вкусивший сей добрый плод.  
 
Вопрос 8: Какие плоды от нечистого сердца?  
Ответ: Мятежность, одна мысль сменяется другой, нет глубокой сосредоточенности на 
долгое время, во снах нет покоя, сны меняются один за другим, нет чувства Живого Бога в 
душе, нет тишины помыслов на молитве, отсутствие веры и радости тихой по Богу. От 
каждого греха есть еще и боли духовные, но их не все ощущают. 
 
 Вопрос 9: Как понять «боль духовная»? 
Ответ: В нашем сердце есть еще и духовное сердце. Называется чувствилищем души. Так 
вот, если каким-то предметом изранить наше тело, оно будет болеть - издавать некоторое 
жжение раны, если это порезы. От ушибов - другая боль. От вывиха сустава ноет сильно и 
бьет по нервам. Органы поврежденные имеют тоже разные боли и ощущения. Так 
примерно и духовное сердце наше имеет разные боли и тяготы от различных грехов. 
Допустим, мною описаны плоды некоторые, нами понимаемые, связанные от нечистого 
сердца. Но если человек становится ближе к Богу, то он еще будет ощущать сердечные 
боли после грехов. Например, нечистое сердце пред Богом, оно чувствует боль 
соотносимо ожогу, и это ужасно. А еще тяжелее от этой боли, что ты не можешь 
помолиться искренно, не можешь с чувством покаяться, так как мысли сбивают и не дают 
сосредоточиться. Упаси, Христе Боже.  
 
Вопрос 10: Что еще можно знать о духовнике?  
Ответ: Одно дело упасть во грех, а другое ощущать степень наказания от Бога за эти 
проступки. Так вот, зачастую чада видят только само падение во грехи, а духовнику не 
просто открыто, какой именно суд от Бога за содеянное, но он на себе несет этот от Бога 
суд, назначенный духовному чаду. Пока чадо духовно слепо, оно не может видеть 
главного - это степень и глубину наказания от Бога за содеянное, а посему достойно 



3 

покаяться не может. Для этого Господь, дабы удовлетворить Свою Справедливость, подает 
понести ощущаемо духовнику всю тяжесть наказания. И вот, что происходит на деле. 
Крест несут двое: чадо терпит само падение, а духовник - степень наказания. И если в 
этот период чадо неблагодарное, то проявляет недоверие и добавляет еще и эту муку 
пастырю. Окормляемый уже спасается. Вот почему древние отцы искали себе духовников. 
Быть окормляемым – это значит быть от Самого Бога удостоенным этой чести промысла 
над собой.  
 
Вопрос 11: В чем есть слепота духовная?  
Ответ: Наш Господь говорит: «Блаженны чистые сердцем, ибо тии Бога узрят». 
Прозрение – это видеть Бога в Духе Святом, горящим Блаженным Огнем в сердце. 
Следовательно, у слепых не горит в сердце Дух Святый.  
 
Вопрос 12: Каким бывает путь к прозрению? 
Ответ: Во-первых, нужно находиться вне всякой ереси и раскола. Во-вторых, 
окормляться. И в-третьих, познать путь избавления от греха. Как я уже говорил, что люди в 
основном видят только падение во грех, когда он явно совершен уже. Но степень 
наказания от Бога за грех не ощущают, посему достойно покаяться не могут, а значит и 
прозреть тоже. Чем ближе человек к прозрению, тем явственнее ощущает сердцем не 
просто падение свое во грех, но еще и муку сердечную за содеянное должен понести. 
Ощущение суда Божия над собой, пронести эту муку и епитимию от Бога и воздыхать пред 
Богом. Если мука сердечная за грехи появляется, то следовательно, и прозрение близко, то 
есть близко утешение от Бога Духом Святым, а значит близко и прозрение!  
 Святый Креститель Иоанн говорил: «Принесите достойный плод покаяния». Чем 
совесть чище, тем больнее человеку после падения, посему у таковых и покаяние 
достойнее. Кто почитает духовника, тот чтит и Бога, подавшего для вашего спасения 
наставника! Когда Бог милует Свой народ, то подает им старцев и духовников, а когда 
наказывает, отнимает и того, и другого. Вот почему в Московской «Патриархии», которая 
соединилась в равноправии религий с иудеями, отнято окормление старцев и духовников 
за их предательство. 
  Теперь, когда пришло время, и вскоре возгорится Огонь Духа Святаго в Русской 
Православной Церкви Христовой Царской Империи, многие люди совсем уйдут от этой 
Московской парасинагоги, ибо любят люди Христа. Но, к сожалению, спят пока духовно и 
не видят «волков» в одеянии священническом. Ныне пришло время, и Господь всем явно 
откроет о предательстве. Тогда пусть люди сами выбирают, с кем им быть: с Богом или с 
бесами. Да будет так! Аминь! Спасайтесь!  
Державный Зосима. 
 

Русская Православная Церковь Царской Империи 
Послание от Державного Патриарха Зосимы 

Скрижали Нового Завета. Часть 2.  
Господи, благослови!  

Вопрос 1: Что есть Православие?  
Ответ: Православие – это Мистическое Тело Христово, коему Глава - Христос.  
 
Вопрос 2: Как понять Слова Христовы «Врата ада Церковь не одолеют»? 



4 

Ответ: Врата ада – это ересь, то есть неправильное учение о Святой Троице, о Боге. Вот и 
говорит Христос, что еретические учения не войдут в Церковь Его. И так как 
принадлежность к Церкви составляют люди православные-правоверующие во Христа, то 
вот Спаситель и говорит, что до скончания века истинно верующие люди и хотя бы один 
епископ останутся, и на таковых Церковь Христова сохранится.  
 
Вопрос 3: Что есть Благодать? 
Ответ: Это Энергия, посылаемая от Бога в сердца людей посредством Духа Святаго.  
 
Вопрос 4: Сущность Бога и Его Энергия – это одно и то же?  
Ответ: Никак нет! Ибо Сущностью Своею Бог Непостижим. Природа Святой Троицы 
непостижима ни для людей, ни для Ангелов. Посему мы только отчасти можем вкусить - 
познать Бога посредством Благодати Его.  
 
Вопрос 5: Можно ли Духа Святаго назвать Энергией?  
Ответ: Никак нет! Ибо Дух Святый есть Бог наш, Третья Ипостась Святой Троицы 
Единосущней и Нераздельней. Но от Бога Духа Святаго может к нам исходить Энергия в 
виде Благодати. Так и происходит для верных! Тем, кто говорит, подобно Кириллу 
Гундяеву, что Дух Святый – это предвечная энергия, это все еретики. Напомню, Дух Святый 
– это Бог, Третья Ипостась Святой Троицы. Дух Святый исходит от Отца и в Сыне Божием 
почивает. Тем, кто называет Духа Святаго не Богом, а просто энергией, это еретики. Да 
будет им анафема! Аминь! 
 
Вопрос 6: Что выше среди добродетелей: любовь или рассудительность? Ибо Святой 
Антоний Великий называет рассуждение высшей добродетелью. 
Ответ: Любовь больше всех. Но для нас, грешных людей, без рассудительности не 
распознать, где истинная любовь, а где подменная прелесть! 
 
Вопрос 7:  Что есть рассудительность? 
Ответ: Это добродетель от Бога, подающая нам в познание добра и зла невидимого. 
Рассудительность опытным духовно-чувственным путем различает истинное добро от 
подмены вражией, бесовской.  
 
Вопрос 8: Что есть святое ви́дение?  
Ответ. Покуда в сердце горит Благодать Духа Святаго, то в человеке в какой-то мере 
присутствует святое ви́дение! Как Огонь Благодати перестает гореть в сердце, то и ви́дение 
прекратится. Так учит Святитель Игнатий Брянчанинов.  
 
Вопрос 9: Что есть дух или кто такой дух?  
Ответ. Бог наш есть Дух Святый. Также есть дух нечистый, дьявол. Духом еще можно 
назвать мысль, приходящую к человеку. Посему нужно быть осторожным и приобретать 
рассудительность, чтобы отличить добрый дух от недоброго, приходящего к нам через 
мысли. Некоторые Святые Отцы и ум наш называют духом. Например, умное ви́дение 
происходит, когда в сердце приходит Огнем Благодать Божия. Тогда наш ум, он как царь, 
восседает на троне сердца. Ум видит, а сердце чувствует. Сердечное ви́дение, умное 
ви́дение – это одно и то же. Пока нет Огня Благодати в сердце, и ум туда не придет. 



5 

Посему человек бывает слепой духовно, хотя знаний у него много может быть, но они ему 
во грех, ибо сказано: знание надмевает, а любовь назидает. То есть знание без чувства 
Благодати – это фарисейство.  
 
Вопрос 10: Где же тогда находится наш ум? 
Ответ. До грехопадения у Адама и Евы ум находился в сердце, как царь на троне 
восседал и царствовал добре, управлял всем человеком и Богу угождал. После 
грехопадения ум ушел под разум, а разум отвечает за мирские попечения, например, 
заготовить дрова на зиму и так далее. С этого момента дух человеческий стал мирским, а 
любовь к миру есть вражда на Бога. То есть дьявол разделил человека и царствует над 
ним. Нападение сатаны было именно на царское достоинство человека. Посему, чтобы 
вернуть достоинство сие царское, пришел Христос, Сын Божий, и искупил нас Своим 
Страданием на Кресте. И вот при Крещении человека подается нам семя святое, 
посаженное нам в сердце при Крещении, которое, возрастая при добром житии 
человеческом, привлекает наш ум вновь к сердцу, дабы человек приобрел сие царское 
достоинство вновь. 
 
Вопрос 11: Каким образом сие семя при Крещении привлекает наш ум к сердцу?  
Ответ: Посредством двух вещей. Бог, наш Отец Небесный, воспитывает Своих детей 
через наказание и утешение от Благодати. Сии два чувства привлекают ум к сердцу через 
боль страданий и через радость утешения. Посему любящим Бога все идет на пользу: и 
скорбь, и радость.  
 
Вопрос 12: Как сей процесс возвращения ума в сердце можно ускорить и плод принести 
добрый?  
Ответ: Святые Отцы наши и матери для того нам и передали краткую Иисусову 
молитву и повелели, дабы мы убегали от споров, распрей, осуждений, праздности, 
многословия и в тишине сердечной все свое внимание направлять к сердцу при 
прочтении сей дивной молитвы. Плода доброго не будет, если человек не подготовит 
сию почву добрую, вышеописанную. Нужно быть мудрыми во время скорби, когда сердце 
болит. Прости всех и твори молитву Иисусову. И держи крепко ум в сердце, там, где 
болит в груди. Когда во время скорби и радости будешь чаще творить молитву, держа 
все внимание в сердце, то быстро пробьешься туда, а потом не захочешь прекращать 
сию дивную молитву, ибо она, молитва Именем Христа, осветит все сердце, принося 
много разных добрых чувств к Богу. Если ум не находится в сердце в чувствах любви 
Богу и людям, то нельзя назвать таких духовными, ибо они слепы и надменны. 
Спасайтесь, мои дорогие! С Богом! Аминь!  Державный Зосима.  


